
Vortrag 25.03.23 Rudolf Steiner: Goetheanum Metamorphose und Organik                             1 

Rudolf Steiner 

Goethe und Goetheanum 

Aus: Das Goetheanum, II 33, 25. März 1923 

Wer die Formen betrachtet hat, aus denen sich die Gesamtgestaltung des Goetheanums in lebendiger 

Gliederung zusammenfügte, konnte ersehen, wie Goethes Metamorphosenideen in den Baugedanken 

eingegangen sind. Diese Metamorphosenideen sind Goethe einleuchtend geworden, als er die 

Mannigfaltigkeit der Pflanzenwelt in geistiger Einheit umspannen wollte. Er suchte, um dieses Ziel zu 

erreichen, nach der Urpflanze. Diese sollte eine ideelle Pflanzengestalt sein. In ihr konnte ein Organ zu 

besonderer Größe und Vollkommenheit entwickelt, andere klein und unansehnlich sein. Auf diese Art 

konnte man auch der ideellen Urpflanze spezielle Gestalten in unermeßlicher Zahl ersinnen; und dann 

konnte man den Blick über die äußeren Formen der Pflanzenwelt schweifen lassen. Man fand in der 

einen Form dies, in der ändern jenes aus der Urpflanze abgeleitete Gedankenbild verwirklicht. Die 

ganze Pflanzenwelt war gewissermaßen eine Pflanze in den allerverschiedensten Formen. 

Damit aber war von Goethe angenommen, daß in der Mannigfaltigkeit der Organisationen ein 

Gestaltungsprinzip waltet, das vom Menschen in der innerlichen Beweglichkeit der Gedankenkräfte 

nachgebildet wird. Er hatte damit der menschlichen Erkenntnis etwas zugeschrieben, wodurch diese 

nicht bloß eine äußere Betrachtung der Weltwesen und Weltvorgänge ist, sondern mit diesen zu einer 

Einheit zusammenwächst. 

Goethe hatte dasselbe für das Verständnis auch der einzelnen Pflanze geltend gemacht. In dem Blatte 

sah er auf die einfachste Art schon ideell eine ganze Pflanze. Und in der vielgestalteten Pflanze sah er 

ein Blatt auf komplizierte Weise ausgebildet; gewissermaßen viele Blatt-Pflanzen wieder nach dem 

Blattprinzip zur Einheit verbunden. - Ebenso waren ihm die verschiedenen Organe der tierischen 

Bildung Umformungen eines Grundorgans; und das ganze Tierreich die mannigfaltigsten 

Ausgestaltungen eines ideellen «Urtiers». 

Goethe hat den Gedanken nicht allseitig ausgebildet. Die Gewissenhaftigkeit ließ ihn - insbesondere 

gegenüber der Tierwelt - auf unvollendeten Wegen Halt machen. Er gestattete sich nicht, in der bloßen 

Gedankenbildung allzu weit fortzuschreiten, ohne das ideell Gebildete sich immer wieder von den 

sinnenfälligen Tatsachen bestätigen zu lassen. 

Man kann nun zu diesen Goetheschen Metamorphosen-Ideen ein zweifaches Verhältnis haben. Man 

kann sie als interessante Eigenart des Goetheschen Geistes betrachten und dabei stehen bleiben. 



Vortrag 25.03.23 Rudolf Steiner: Goetheanum Metamorphose und Organik                             2 

Man kann aber auch den Versuch machen, die eigene Ideentätigkeit in die Goethesche Richtung zu 

bringen. Da wird man finden, daß sich dadurch in der Tat Naturgeheimnisse offenbaren, zu denen man 

auf eine andere Art keinen Zugang gewinnt. 

Ich habe, als ich dies vor nun mehr als vierzig Jahren zu bemerken glaubte (in meinen Einleitungen zu 

Goethes naturwissenschaftlichen Schriften in Kürschners Deutscher National-Literatur), Goethe den 

Kopernikus und Keppler der Wissenschaft vom Organischen genannt. Ich ging dabei von der 

Anschauung aus, daß für das Leblose die Kopernikus-Tat in dem Bemerken eines vom Menschen 

unabhängigen Sachzusammenhanges besteht; daß aber die entsprechende Tat für das Lebendige in 

dem Entdecken der rechten Geistesbetätigung liegt, durch die das Organische von dem 

Menschengeiste in seiner lebendigen Beweglichkeit erfaßt werden kann. 

Goethe hat diese Kopernikus-Tat dadurch verrichtet, daß er die Geistesbetätigung, durch die er 

künstlerisch wirkte, in das Erkennen einführte. Er suchte den Weg vom Künstler zum Erkenner und 

fand ihn. Der Anthropologe Heinroth hat Goethes Denken deshalb ein gegenständliches genannt. 

Goethe hat sich darüber tief befriedigt ausgesprochen. Er nahm das Wort auf und nannte auch sein 

Dichten ein gegenständliches. Er sprach damit aus, wie nah in seiner Seele die künstlerische und die 

erkennende Betätigung wohnten. 

Das Einleben in die Goethesche Geisteswelt konnte Mut dazu geben, gerade die 

Metamorphosenanschauung wieder in das Künstlerische zurückzuführen. Das half zu dem 

Baugedanken des Goetheanums. Die Natur schafft da, wo sie sich in der Lebendigkeit entfaltet, in 

Formen, die auseinander herauswachsen. Man kann in der künstlerisch-plastischen Gestaltungskraft 

dem Schaffen der Natur nahe kommen, wenn man liebevoll nachfühlend ergreift, wie sie in 

Metamorphosen lebt. 

Man wird nun einen Bau «Goetheanum» nennen dürfen, der in seiner Architektonik und Plastik so 

entstanden ist, daß in seinen Formen das Einleben in die Goethesche Metamorphosenanschauung den 

Versuch gewagt hat, zur Verwirklichung zu kommen. 

Und in der gleichen Art ist ja auch die Anthroposophie selbst in gerader Fortentwickelung der 

Goetheschen Anschauungen gelegen. Wer den Gedanken der Umbildung nicht nur der sinnlich-

anschaulichen Formen - bei der Goethe in Gemäßheit seines besonderen Seelencharakters stehen 

geblieben ist -, sondern auch des seelisch und geistig Erfaßbaren sich zugänglich macht, der ist bei 

der-Anthroposophie angelangt. Hier soll nur auf etwas ganz Elementares gedeutet werden. - Man 

beobachtet in der menschlichen Seelenbetätigung Denken, Fühlen und Wollen. Wer diese drei Formen 

des Seelenlebens nur nebeneinander, oder in ihrem Zusammenwirken zu sehen vermag, der kann 

nicht tiefer in das Wesen des Seelischen dringen.  



Vortrag 25.03.23 Rudolf Steiner: Goetheanum Metamorphose und Organik                             3 

Wer aber Klarheit darüber gewinnt, wie das Denken eine Metamorphose des Fühlens und Wollens, das 

Fühlen eine solche des Denkens und Wollens, das Wollen eine Umformung des Denkens und Fühlens 

ist, der verbindet sich im Seelischen mit dem Wesen des Seelischen.  

Wenn Goethe, der auf das Sinnlich-Anschauliche vorzüglich orientiert sein wollte, es höchst 

befriedigend vernahm, daß sein Denken ein gegenständliches genannt wurde, so kann ein 

Geistesforscher eine ähnliche Befriedigung finden, wenn er gewahr wird, wie durch die 

Metamorphosenanschauung sein Denken ein «geistbelebtes» wird. «Gegenständlich» ist das Denken, 

wenn es so mit dem Wesen der Sinneserscheinungen verwachsen kann, daß dieses Wesen in ihm 

nachklingend erlebt wird. «Geistbelebt» wird das Denken, wenn es in sein eigenes Strömen und 

Wehen den Geist aufzunehmen vermag. Dann wird das Denken geisttragend, wie die auf die 

Sinneswelt gerichtete Vorstellung Farben- oder Tontragend wird. Das Denken metamorphosiert sich 

dann zur Anschauung. 

Mit dieser Metamorphose ist aber das Denken leibbefreit geworden. Denn der Leib kann das Denken 

nur mit sinnlichem Inhalt durchtränken. 

Man erobert sich durch die Metamorphosenanschauung das Lebendige. Man belebt damit das eigene 

Denken. Es wird aus einem toten zu einem lebendigen. Dadurch aber wird es fähig, das Leben des 

Geistes anschauend in sich aufzunehmen. Wer auf der Grundlage dessen, was Goethes Schriften 

enthalten, sich das Urteil bilden will: Goethe selbst würde die Anthroposophie abgelehnt haben, der 

mag äußerliche Gründe dafür ins Feld führen können. Und man mag ihm zugeben, daß Goethe im 

entsprechenden Falle sich sehr zurückhaltend würde verhalten haben, weil er selbst es unbehaglich 

würde empfunden haben, die Metamorphose in Gebiete zu verfolgen, in denen sie der Kontrolle der 

sinnlichen Erscheinungen entbehrt. Allein die Goethesche Weltanschauung läuft ohne Künstelei in die 

Anthroposophie ein. 

Deshalb durfte das, was auf Goethes Weltanschauung sich sicher ruhend fühlt, in einem Bau gepflegt 

werden, der im Gedenken Goethes den Namen Goetheanum trug. 

 

 


